INSTITUTION DESTITUTION RESTITUTION

Citations

Sont sociales toutes les manieres d’agir et de penser que l'individu trouve préétablies et dont la
transmission se fait le plus généralement par la voie de I’éducation. 1l serait bon quun mot spécial
désignat ces faits spéciaux, et il semble que le mot snstitution serait le mieux approprié. Qu’est-ce
qu’en effet qu’une institution sinon un ensemble d’actes ou d’idées tout institué que les individus
trouvent devant eux et qui s’impose plus ou moins a eux ? Il n’y a aucune raison de réserver
exclusivement, comme on le fait d’ordinaire, cette expression [d’institution] aux arrangements
sociaux fondamentaux. Nous entendons donc par ce mot aussi bien les usages et les modes, les
préjugés ou les superstitions, que les conditions politiques ou les organisations juridiques

essentielles ; car tous ces phénomenes sont de méme nature et ne différent qu’en degré.

Paul FAUCONNET et Marcel MAUSS, « La sociologie : objet et méthode » [1901], 7z Marcel Mauss, Essais de sociologie,
Paris, Seuil, coll. « Points Essais », 1971, p. 16. Cité par Frédéric Lordon, Vivre sans ? Institutions, police, travail, argent.. .,
Paris ; La Fabrique éd., 2019, p. 107.

Jappelle génériquement « institution » tout effet, toute manifestation de la puissance de la
multitude. La coutume de se serrer la main droite plutot que la main gauche, par exemple, est une
institution. Si tu entres dans une assemblée et que tu tends a tout le monde la main gauche, ¢a va
commencer a murmurer. Ce murmure, c’est 'effet de la puissance de la multitude. Tu es en train
de te mettre a dos 'affect commun de la salutation (affect commun investi dans une certaine
pratique de la salutation).

[-..] ces manieres, qui sont « sociales », s’imposent « plus oun moins » aux individus — grande
caractéristique de I'affect commun qui n’est jamais saturant, ni écrasant, avec lequel les individus
trouvent des possibilités de composer (mais également de renverser, ou de changer — on ne dit
plus bonjour par une révérence avec mouvement de chapeau a plumes par exemple, et puis
d’autres fois des pouvoirs tombent).

[...] Iinstitution ou linstitutionnel, esz /e mode d’étre méme du collectif. Institution est le mode sous
lequel se présente le collectif — et il n’en a pas d’autre. [...] le collectif est une force suz generis capable
de tenir tous ceux qui sont sous son ressort a quelque chose — une certaine maniere (de penser,
de juger, d’agir) faite norme. [...] comme tout affect, 'affect commun est ce qui fait quelque
chose aux individus, et par suite ce qui leur fait faire quelque chose — de déterminé et
d’homogénéisé (relativement). Le collectif est la puissance d’un faire faire commun : telle est
I’essence du fait institutionnel.



C’est bien pourquoi nous pouvons dire qu'une forme de vie (sans tirets) es# une institution, est en
fait de nature fondamentalement institutionnelle. Une forme de vie est une maniére. C’est d’abord
une maniére composite : une maniere faite de manieres, récapitulées en une maniere d’étre, ou
disons plus simplement une maniere de vivre, d’organiser la vie, matériellement, et d’en faire
quelque chose, éthiquement. [...] Une forme de vie, [...] c’est une mani¢re commune, soutenue
par un affect commun. [...] comme le mode individuel humain, le mode collectif est maniéré et
ne peut exister autrement que maniéré, donc sous 'espece d’une forme de vie (sans tirets). Et les
manieres d’'un mode collectif, on les appelle des institutions. Il n’y a pas de collectif sans
institution puisque « institution » est le nom que prend tout effet de la puissance de la multitude,
et que cette puissance s’exerce nécessairement : nécessairement, il y a des effets, donc, par
définition, de l'institution.

Frédéric LORDON, Vivre sans ? Institutions, police, travail, argent.. ., Paris ; La Fabrique éd., 2019, p. 105-109.

Cet élément destitutif de la féte me parait trés important : c’est toujours soustraire une chose a
son économie propre, pour la désceuvrer, pour en faire un autre usage. Par exemple, les anciens
disaient qu’il n’y a pas de féte sans danse. Mais qu’est-ce que la danse si ce n’est une libération des
gestes et des mouvements du corps de leur économie propre ? Si ce n’est soustraire les gestes a
une certaine utilité économique, une certaine direction, et les exhiber en tant que tels, en la
désceuvrant. Et les masques c’est la méme chose. Que sont les masques si ce n’est une
neutralisation du visage ? Le masque va rendre inopérant le visage, va désceuvrer le visage, mais
en cela, il en montre ou en expose quelque chose méme de plus vrai. [...] qu’est-ce qu’un

poeme ? C’est une opération linguistique qui a lieu dans le langage comme toute autre, il n’y a pas
d’autre lieu pour le poeme. Le poéme est une opération langagicre, dans le langage.

Alors qu’est-ce qu’il se passe ? La encore, on voit que le langage est désactivé de sa fonction
informationnelle, communicative, etc. Et par ce désceuvrement, il est ouvert a un autre usage, ce
que 'on appelle poésie. C’est soustraire le langage a son économie informationnelle,
communicationnelle et cela va faire cet autre usage du langage qu’on appelle poésie.

La c’est quelque chose qui fait partie presque anthropologiquement de la condition humaine.

Par exemple la bouche est une partie de Pappareil digestif de ’'homme, c’est méme le premier
¢lément du systeme digestif. Que fait ’homme ? ’homme détourne la bouche de cette fonction
pour en faire le lieu du langage. [...] Le baiser c’est la méme chose, il prend cet élément digestif et
en fait un autre usage. Donc le désceuvrement est une activité propre de ’homme qui consiste a
désceuvrer les ceuvres économiques, biologiques, religieuses, juridiques sans simplement les
abolir. Le langage n’est pas aboli. Qu’est-ce que ¢a pourrait étre, un désceuvrement de la loi ? On
va le voir, la loi n’est pas simplement abolie mais soustraite a son horrible économie et on peut en
faire peut-étre un autre usage.

Etla je peux enfin en venir a mon probleme de la puissance destituante. Si on met au centre de la
politique non plus la poiesis et la praxis, c’est-a-dire la production et I’action, mais I'usage et le
désceuvrement, alors tout change dans la stratégie politique. Notre tradition a hérité ce concept
de pouvoir constituant de la Révolution frangaise. Mais ici, on doit penser quelque chose comme



une puissance destituante. Parce que justement le pouvoir constituant est solidaire de ce
mécanisme qui va faire que tout pouvoir constituant va fonder un nouveau pouvoir constitué.
C’est ce qu’on a toujours vu, les révolutions se passent comme ¢a : on a une violence qui va
constituer les droits, un nouveau droit, et aprés on aura un nouveau pouvoir constitué qui va se
mettre en place. Tandis que si on était capable de penser un pouvoir purement destituant, pas un
pouvoir mais justement je dirais pour cela une puissance purement destituante, on arriverait peut-
étre a briser cette dialectique entre pouvoir constituant et pouvoir constitué qui a été, comme
vous le savez, la tragédie de la Révolution. [...] ce sont des concepts qu’il faut avoir le courage
d’abandonner : en finir avec le pouvoir constituant. |[...] il faut penser un pouvoir ou plutdt une
puissance qui ait la force de rester destituante. |[...]

Le probléme n’est pas quelle forme d’action va-t-on trouver pour destituer le pouvoir, parce-que
ce qui va destituer le pouvoir n’est pas une forme d’action mais uniquement une forme-de-vie.
[...] Vous voyez pourquoi c’est difficile, puisqu’il ne s’agit pas de telle action, on va faire ci, on va
faire ¢a. Ca ne suffit pas. Il faut d’abord constituer une forme-de-vie. |...]

Pourquoi par exemple est-il difficile de penser des choses comme I’anarchie (’absence de
commandement, de pouvoir), 'anomie ("absence de loi) ? Pourquoi est-ce si difficile de penser
ces concepts qui pourtant semblent contenir quelque chose ? Benjamin dit une fois que la
véritable anarchie est ’anarchie de 'ordre bourgeois et dans le film Sa/ de Pasolini, il y a un
fasciste qui dit 2 un moment que la véritable anarchie est 'anarchie du pouvoir. C’est quelque
chose qu’il faut prendre a la lettre. Le pouvoir marche par capture de I'anarchie, le pouvoir qu’on
a en face n’est fonction que parce qu’il a inclus (toujours ce processus de I'exclusion incluante)
I'anarchie. Méme chose avec 'anomie, c’est évident avec I’état d’exception : notre pouvoir
marche en étant capable d’inclure, de capturer 'anomie. L’état d’exception est une absence de loi
tout simplement, mais une absence de loi qui va devenir intérieure au pouvoir, a la loi. [...]

Voila, mais c’est justement cela qui rend si compliqué ’essai d’accéder a ’anarchie, d’accéder a
I'anomie. On ne peut pas y accéder immédiatement parce que d’abord il faut désactiver,
désceuvrer, destituer 'anarchie du pouvoir. C’est-a-dire que la véritable anarchie n’est rien d’autre
que la destitution de I'anarchie du pouvoir. Et c’est pour ¢a qu’on ne peut pas la penser parce que
si on essaye de penser I'anarchie, on a en face ce que le pouvoir en a fait, c’est-a-dire la guerre de
tous contre tous, le désordre... Si on essaye de penser 'anomie, on a cette chose absurde : le
mangque de loi, le chaos ou chacun fait ce qu’il veut. Mais c’est faux, ¢a c’est 'image que la capture
de I'anarchie, la capture de I'anomie, nous laissent en face. Si d’abord on arrive a désactiver
P'anarchie et 'anomie capturées par le pouvoir, peut-étre alors que la véritable anarchie peut
réapparaitre. |...]

Dans le cas d’'une forme-de-vie, ce qui va désactiver les ceuvres est surtout une expérience de la
puissance en tant que telle mais de la puissance en tant qu’babitus, cet usage habituel, on pourrait
dire de la puissance qui va se manifester dans ce désceuvrement qui est aussi la forme chez
Aristote d’une puissance du 7e pas, ne pas étre, ne pas faire, mais qui est surtout un babitus, un
usage habituel : une forme-de-vie. Et une forme-de-vie, c’est un usage habituel de la puissance.
[...] une forme-de-vie est quelque-chose qui va rejoindre cet usage habituel de la puissance qui va

désceuvrer les ceuvres.

Giorgio AGAMBEN, « Vers une théorie de la puissance destituante », transcription d’une conférence de 2013, parue
dans le périodique en ligne lundimatin #45, le 25 janvier 2016. <https://lundi.am/vers-une-theotie-de-la-puissance-
destituante-Par-Giorgio-Agamben>. Transcription légérement modifiée.



Tigqun, en hébreux, est un substantif qu’on peut traduire par 7éparation. C’est une notion
kabbalistique [...].

11 s’agit de rendre le monde habitable. Si 'on prend la fable biblique, le monde, dans sa création,
est créé comme habitable, a tel point que ’homme est placé dans le jardin d’Eden. Puis ensuite, il
est dégradé : la question de la faute, de P'exil, etc. Le #gqun, c’est rendre le monde habitable, c’est-
a-dire restituer I’habitabilité originaire du monde.

Ivan SEGRE., Soudain, le Talmud !, 1 épisode : « Pourquoi 'Empire n’admettra jamais le #igqun », transcription des
Pextraits de la vidéo parue dans lundimatin #12, le 1¢ mars 2015. <https ://lundi.am/Soudain-le-Talmud>.

Et oui, c’est bien lui

L’ami Bob

Avec toute sa bande, il est partout
Prét a creuser et a réparer

11 répond présent, il s’appelle Bob

Le bricoleur
Peut-on le faire ?
Oui on peut !

Chanson du générique de Bob le bricolenr, dessin animé de Keith Chapman, 2001.

Pour déterminer |...] la limite a partir de laquelle le passé doit étre oublié, si 'on ne veut pas qu’il
devienne le fossoyeur du présent, il faudrait savoir précisément quelle est la force plastique de
I'individu, du peuple, de la civilisation en question, je veux parler de cette force qui permet a
quelqu’un de se développer de maniere originale et indépendante, de transformer et d’assimiler
les choses passées ou étrangeres, de guérir ses blessures, de réparer ses pertes, de reconstituer sur
son propre fonds les formes brisées.

Friedrich NIETZSCHE, De /'utilité et des inconvénients de [bistoire pour la vie. Considérations inactuelles I, trad. P. Rusch, textes
établis par G. Colli et M. Montinari, Paris, éd. Gallimard, 1990, coll. « Folio essais », p. 97.



C'est sur le continent africain, le pays natal de 'bumanité, que la question de la Terre se posera désormais de la
maniére la plus inattendue, la plus complexe et la plus paradoxale.

C’est 1a, en effet, que les possibilités de dépérissement sont les plus criantes. Mais c’est aussi la
que les opportunités de wzétastase créatrice sont les plus mures, que certains des enjeux planétaires
ayant trait a la question de la réparation se manifesteront avec le plus d’acuité, a commencer par
la réparation du vivant dans son ensemble, la persistance et la durabilité des corps humains en
mouvement et en circulation, des objets qui sont nos compagnons, mais aussi de la part d’objet
désormais indissociable de ce qu’est devenue ’humanité.

(24-25)

[...] le devoir de restitution et de réparation, premiers jalons vers une véritable justice planétaire.
Dans les pensées antiques d’Afrique, les actes de réparation englobent ’ensemble du vivant. Ce
dernier est envisagé comme un tissu en devenir, et par conséquent disponible au travail de
raccommodage. Ces actes ne concernent pas seulement les blessures et les traumatismes qui
s’ensuivent. La clinique n’a pas véritablement pour objet le recouvrement des propriétés perdues.

Elle vise avant tout a recomposer la relation. (54)

[La Terre] est aussi ce qui toujours demeure ez réserve, c’est-a-dire inappropriable. Par
inappropriable, il faut comprendre non seulement ce qui est par principe réfractaire aux
procédures d’aliénation, mais encore ce dont nul ne saurait étre privé, ou encore ce dont 'usage

ne saurait étre légitimement dénié a qui que ce soit. (59)

Achille MBEMBE, Brutalisme, Paris, éd. La Découverte, 2020, p. 24-25, 54, 59.



